
 
  

L’Ici et l’Ailleurs dans le roman Beyrouth-sur-Seine de 
Sabyl Ghoussoub  

Émilie Chammas Fiani  

 

 

Résumé | La ville de Beyrouth a été évoquée dans les ouvrages de plusieurs 
écrivains francophones, parmi lesquels l’écrivain contemporain franco-
libanais Sabyl Ghoussoub qui croit en la force libératrice de l’écriture. Dès 
lors, nous nous demandons quel est l’impact du plurilinguisme dans la 
littérature de ce jeune écrivain qui vit entre la France et le Liban. Dans 
quelle mesure sa plume parvient-elle à faire revivre et à garder intact, 
entre l’Ici et l’Ailleurs, tout un univers patriotique ayant vécu la guerre ? 
Nous insisterons dans cet article sur les réflexions qu’engendre la lecture 
du roman Beyrouth-sur-Seine qui a mérité le Palmarès du prix Goncourt 
des Lycéens 2022 : la quête des origines, l’importance de la famille, le 
plurilinguisme et le lien France-Liban. De ce fait, le Liban qui représentait 
pour le narrateur un Ailleurs, se rapproche, par le biais de l’écriture, d’un 
Ici capable de révéler son identité perdue. L’écriture devient ainsi un 
moyen de retour aux origines. L’on apprend à se confronter, à tenter de 
découvrir l’autre face de Soi afin de mieux se comprendre et de 
comprendre l’Autre.  

Pour citer cet article : Émilie Chammas Fiani, « L’Ici et l’Ailleurs dans le roman Beyrouth-sur-
Seine de Sabyl Ghoussoub », dans Interfrancophonies, « Mémoires et reconstructions du Liban » 
(Simonetta Valenti, Karl Akiki, Chiara Denti (dir.), n° 16, 2025, pp. 137-152.  

Mémoires et reconstructions du Liban  

Simonetta Valenti, Karl Akiki, Chiara Denti (dir.) 



 
 
Interfrancophonies, revue des littératures et des cultures d'expression française, souhaite contribuer au 
développement des rapports culturels entre les pays francophones et les écrivains qui, à titre individuel, ont choisi le 
français comme langue d'écriture et de communication. Née de l'idée de Ruggero Campagnoli, en 2003, et dirigée par 
Anna Paola Soncini Fratta, Interfrancophonies espère – sans exclure une perspective comparatiste, et sans se référer 
à un quelconque « modèle », linguistique, politique ou économique, colonial ou postcolonial – contribuer à la définition 
et à l'illustration de l'identité, des problèmes et des interrogations de chacun. 
 
Grâce à une tradition solide de travail en commun et au renouvellement de son comité scientifique international, 
Interfrancophonies confirme avec cette “nouvelle série” une mission déjà entamée il y a plus d’une décennie ; elle met 
ainsi à la disposition des chercheurs et des curieux, à travers son nouveau site en libre accès et dans le respect des 
standard scientifiques internationaux, un organe fondamental de recherche qui se veut aussi un espace de dialogue. 
 
Interfrancophonies paraît une fois par an avec un numéro thématique. Les articles proposés sont évalués en double 
blind peer review ; n’hésitez pas à consulter la page Consignes aux auteurs ou à écrire à la Rédaction pour tout 
renseignement supplémentaire. 
 
 
 

Directrice émerite co-fondatrice  
Anna Paola SONCINI FRATTA (Alma Mater Studiorum – Università di Bologna)  
 

Directrice 
Paola PUCCINI (Alma Mater Studiorum – Università di Bologna) 
 

Comité de direction 
Alessandro COSTANTINI (Università Ca’ Foscari – Venezia)  
Fernando FUNARI (Università degli Studi di Firenze)  
Cristina SCHIAVONE (Università di Macerata)  
Francesca TODESCO (Università degli Studi di Udine) 
 

Comité de rédaction 
Eleonora MARZI – Rédactrice en chef (Università degli Studi di Chieti-Pescara “G. D’Annunzio”)   
Silvia BORASO (Università Ca’ Foscari – Venezia) 
Benedetta DE BONIS (Alma Mater Studiorum – Università di Bologna) 
Sara DEL ROSSI (University of Warsaw) 
Giorgia LO NIGRO (Università degli Studi di Udine) 
Myriam VIEN (Università degli Studi di Firenze) 
Francesco VIGNOLI (Università degli Studi di Firenze)  
 

Conseil scientifique international 
Michel BENIAMINO; André-Patient BOKIBA ; Ahmed CHENIKI ; Yves CHEMLA ; Jean François DURAND ; Gilles DUPUIS ; 
Georges FRERIS ; Patricia GODBOUT  ; Jean JONASSAINT ; Marc QUAGHEBEUR ; Antoine TSHITUNGU KONGOLO ; Molly 
LYNCH ; Éric LYSØE ; Daouda MAR ; Catia NANNONI  ; Falilou NDIAYE ; Srilata RAVI ; Vidya VENCATESAN ; Josée VINCENT  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Mentions légales 
© InterFrancophonies 2003 - ISSN 2038-5943 
Registré auprès du Tribunal de Bologne n. 7674 
Site Web : http://www.interfrancophonies.org/  
 
Grafica e Logo: Elena Ceccato 

http://www.interfrancophonies.org/


Interfrancophonies, no 16 | « Mémoires et reconstructions du Liban », 
Simonetta Valenti, Karl Akiki, Chiara Denti (dir.), 2025, 
www.interfrancophonies.org 

137 

 

L’Ici et l’Ailleurs dans le roman 
Beyrouth-sur-Seine de Sabyl 
Ghoussoub 
ÉMILIE CHAMMAS FIANI   

INTRODUCTION  
Maints écrivains libanais francophones ont évoqué Beyrouth dans leurs 
œuvres parmi lesquels Charif Majdalani, Alexandre Najjar, Dima 
Abdallah, Gisele Kayat Eid, Selim Nassib, Amin Maalouf et tant d’autres, 
chacun à sa façon et selon un point de vue différent. Récemment, en 
2022, vient s’y ajouter le roman Beyrouth-sur-Seine de l’écrivain Sabyl 
Ghoussoub. 

Jeune écrivain contemporain, Sabyl Ghoussoub croit en la force 
libératrice de l’écriture et c’est la quête de son identité et de ses origines 
qui l’ont incité à écrire : un langage simple, épuré, réalité mélangée avec 
un peu de fiction. Tiraillé entre la France et le Liban, il passe son temps 
entre les deux pays. Il se sent perdu et isolé de la société où il vivait.  Il 
part au Liban avant ses 18 ans, y vit plusieurs années, le quitte, puis y 
revient lors de la révolution d’octobre 2019. 

Dès lors, nous nous demandons quel est l’impact du plurilinguisme 
dans la littérature de ce jeune écrivain. Dans quelle mesure la plume 
libanaise francophone parvient-elle à faire revivre et à garder intact, 
entre l’Ici et l’Ailleurs, tout un univers patriotique ayant vécu la guerre ? 
Selon une démarche analytique, nous nous baserons sur le roman 
Beyrouth-sur-Seine1, qui a mérité le palmarès du prix Goncourt des 
Lycéens 2022. Il est composé de trois grandes parties dont les chapitres 
ne sont que de très courtes réflexions ou des dialogues lors d’interviews 
qui s’entremêlent, s’entre-chevauchent tous sans aucune succession 
chronologique, à la manière des feedbacks ou des idées notées 
hâtivement au fur et à mesure de leur apparition dans l’esprit de 
l’écrivain qui joue le rôle du narrateur et intervient parfois comme 
acteur. Il jongle de la première personne à la troisième personne du 

 
1 Ghoussoub S., Beyrouth-sur-Seine, Paris, Éditions Stock, 2022. 



Émilie Chammas Fiani   

Interfrancophonies, no 16 | « Mémoires et reconstructions du Liban », 
Simonetta Valenti, Karl Akiki, Chiara Denti (dir.), 2025, 
www.interfrancophonies.org 

138 

 

singulier et adopte le style direct, indirect, ajoute des extraits tels quels 
de ses recherches et de ses découvertes sur la guerre libanaise.  

Aussi insisterons-nous sur les réflexions qu’engendre la lecture de 
ce roman à la suite de la quête des origines ainsi que sur l’importance de 
la famille, du plurilinguisme et du lien France-Liban, Orient-Occident ; 
le Liban ravagé par des années de guerre civile, le Liban qui représentait 
pour le narrateur un Ailleurs, se rapproche, grâce à la plume de 
Ghoussoub, d’un Ici capable de révéler son identité perdue. 

1. PRESENTATION DU ROMAN : FICTION OU REALITE ? 
Avant d’entamer notre analyse de l’Ici-l’Ailleurs, il s’agit tout 

d’abord de nous arrêter sur le titre du roman puis d’analyser le mode de 
narration le long des pages. 

1.1. UN TITRE ORIGINAL 
D’emblée, le titre « Beyrouth-sur-Seine » nous attire par son 

originalité. Relier deux noms propres, celui de la capitale libanaise 
Beyrouth et celui du fleuve français la Seine serait d’une certaine 
manière relier deux pays le Liban et la France et même en allant plus 
loin dans le symbolisme de ce titre, ce serait relier Orient et Occident ; 
de plus, l’emploi de la préposition « sur » renvoie aux noms de certaines 
villes françaises telles que Champigny-sur-Marne, Villebon-sur-Yvette, 
Neuilly-sur-Seine etc. De ce fait, Beyrouth se transforme en une ville 
française donnant sur un fleuve français.  

Tout un chemin à parcourir à partir du titre qui révèle le désir de 
revendication de l’identité libanaise tout en aimant Paris. Un voyage à 
entreprendre. Une aventure à vivre. C’est ce à quoi nous invite ce roman.  

1.2. NARRATION ET TRAME EVENEMENTIELLE 
Tiraillé entre son pays natal et son pays de sang, Sabyl Ghoussoub 

a grandi entre le Liban et la France. Afin de rédiger son roman Beyrouth-
sur-Seine, il a refait le chemin à l’envers et a dû remonter aux sources de 
son origine. Ce qui est intéressant à noter, c’est que son prénom connote 
un trajet puisqu’en arabe, ce terme signifie le chemin ou la source. Il a 
donc vécu avec au cœur deux pays et deux langues et à l’esprit, les 
saveurs, les couleurs et les odeurs de la France et du Liban. 

Dans la narration des évènements, l’auteur a recours dans son roman à 
la technique des retours en arrière, oscillant habilement entre réalité et 
fiction. Il est évident que ce procédé crée une structure narrative complexe. 
En effet, les flashbacks servent à mieux percevoir et vivre les émotions du 
narrateur, tout en révélant progressivement des éléments de l’intrigue. Cette 
non-linéarité permet aux lecteurs de vivre simultanément de multiples 



L’Ici et l’Ailleurs dans le roman Beyrouth-sur-Seine de Sabyl Ghoussoub 
 

Interfrancophonies, no 16 | « Mémoires et reconstructions du Liban », 
Simonetta Valenti, Karl Akiki, Chiara Denti (dir.), 2025, 
www.interfrancophonies.org 

139 

 

expériences dispersées et éparpillées ici et là à l’instar du tiraillement de 
l’écrivain entre les deux rives de la Méditerranée. 

Beyrouth-sur-Seine incarne une exploration de la narration, 
débutant avec les archives familiales de la guerre civile libanaise, puis 
introduisant des analepses, des prolepses et des sauts temporels. 
Naviguer dans un récit non linéaire n’est pas si aisé pour le lecteur mais 
les titres attribués à chaque chapitre avec les dates et les lieux facilitent 
la compréhension. De ce fait, la structure narrative non chronologique 
tisse un récit complexe recourant à des souvenirs et des allusions et 
établissant des liens précis entre les évènements passés et présents.  

Les années de la première partie, par exemple, varient ainsi : 
2020/1975/1974/1976/1977/2021 ; de même pour les deux autres 
parties. Le lecteur oscille entre différentes dates et divers lieux, 
entreprenant ce voyage entre Orient et Occident où sont mis en exergue 
des moments-clés au sein de la structure non linéaire. Il est vrai que les 
dates varient mais ce qui est important à noter, c’est que le roman 
s’ouvre avec le chapitre « Mon père, ma mère, Paris, 2020 » et s’achève 
presque de la même manière. C’est comme si l’histoire se déroulait en 
boucle. Point de départ et point d’arrivée convergent vers un même 
centre d’intérêt narratif : le cadre spatio-temporel du début et du 
dénouement se limite alors à la ville de Paris en 2020. Quant aux titres 
des autres chapitres dans lesquels les évènements se situent au Liban 
(entre 1970 et 1980), ils ne sont là que pour confirmer l’importance du 
pays d’origine, des faits historiques ainsi que leurs retentissements sur 
la vie familiale de Ghoussoub. 

2. TIRAILLEMENT ENTRE L’ICI ET L’AILLEURS 
Réalisant que ses parents sont la source d’inspiration de sa propre vie 

et que leur histoire mérite d'être racontée, Sabyl Ghoussoub a l’idée d’écrire 
Beyrouth-Sur-Seine. Sa famille devient pour lui le microcosme du Liban : 
« Quand je passe les voir dans leur appartement parisien, j’atterris au 
Liban… Dans leurs yeux, je vois ce pays2 ». Et comme la quête identitaire 
est un thème majeur dans le roman, l’on se heurte aux défis de 
l’immigration et des multiples tentatives d’adaptation à un nouvel 
environnement : comment alors maintenir les liens culturels du pays natal 
tout en essayant de s’intégrer dans un nouveau pays d’accueil ? 

Tout au long du roman, le narrateur semble déchiré entre son Ici 
et un Ailleurs qu’il nomme le « là-bas ». Il a entrepris plusieurs va-et-
vient entre le Liban et la France, doté de deux cultures différentes mais 
tellement entrelacées qu’elles se mêlent au sein de sa vie quotidienne : 
« Je suis né à Beyrouth dans une rue de Paris3 ». D’où le sentiment 

 
2 Hobeika J., « Je ne veux pas voir mes parents pleurer à cause de ce 

pays », dans L’Orient-Le Jour, 29 août 2022 : 
<https://www.lorientlejour.com/article/1309689/-je-ne-peux-plus-voir-mes-parents-
pleurer-a-cause-de-ce-pays-.html>, consultée le 25/11/2025. 

3 Ghoussoub S., Beyrouth…, cit., p. 234. 



Émilie Chammas Fiani   

Interfrancophonies, no 16 | « Mémoires et reconstructions du Liban », 
Simonetta Valenti, Karl Akiki, Chiara Denti (dir.), 2025, 
www.interfrancophonies.org 

140 

 

quelque peu bizarre d’avoir vécu et grandi ici et ailleurs : « Mes 
références viennent d’ailleurs et beaucoup du monde arabe, pourtant j’ai 
grandi en France. J’ai alors l’impression bancale d’avoir grandi 
ailleurs tout en ayant grandi ici4 ». 

Il est à noter que l’emploi des termes ici et ailleurs renforce 
l’impression que garde le lecteur après avoir lu le roman et qui est 
l’entre-deux où vit tout immigré pour diverses raisons. En d’autres 
termes, l’on se retrouve, avec le narrateur, pris dans les rets d’une 
oscillation spatio-temporelle, entre sa vie en France et son rêve 
nostalgique qui représente le soleil, la mer et le ciel bleu de son Liban5. 
Cette oscillation est irréfutable puisque liée à l’identité elle-même. 
Demeurant dans des espaces parfois exigus à Paris, que sa mère appelait 
« la cage aux oiseaux », il y avait la possibilité de recréer les villages 
libanais sur deux balcons étroits6. Cette périphrase suggère 
l’emprisonnement malgré soi des habitants-oiseaux qui aspirent à 
quitter leur cage, voler de leurs propres ailes et retourner à leur pays 
d’origine. L’ici du narrateur n’est autre que son « chez soi ». De ce fait, 
Ghoussoub sent germer en lui la responsabilité de s’exprimer :  

J’estime que les enfants d’exilés, qui plus est quand on est 
écrivain, artiste, on a un rôle à jouer. C'est à nous d’interroger nos 
parents pour savoir pourquoi ils se sont retrouvés ailleurs, pourquoi 
nous on est né ailleurs. On a une sorte de responsabilité d’aller les 
interroger et de raconter cette Histoire-là, ces histoires-là7. 

Rien de plus bouleversant que le sentiment d’appartenir à la fois à 
deux espaces différents, ne sachant où vivre ni à quoi rêver. Il ressent alors 
le besoin d’écrire, jugeant que l’histoire de ses parents est « indéniablement 
libanaise, même si une part significative de leur vie s’est déroulée en 
France8 ». Il est incontestable qu’en dépit des guerres et de la violence qui 
règne au Liban, le rêve du pays natal hante toujours le narrateur :  

Maintenant dans certains coins de Paris avec la Seine devant moi, 
j’imagine le village de ma mère avec ses rochers, les enfants qui 
nagent, ces familles qui sont là en bord de mer9. 

En définitive, deux éléments primordiaux incitent l’écrivain à se 
pencher sur son roman : la guerre et l’histoire de ses parents. 

 
4 Ibid., p. 90. 
5 Ibid., p. 139. 
6 Ibid., p. 8-9. 
7 Ibid., p. 147. 
8 Ibid., p. 69. 
9 Interview avec le Fnac le 12 décembre 2022 lors de sa tournée dans les écoles et 

les établissements scolaires après avoir remporté le prix Goncourt des Lycéens. 



L’Ici et l’Ailleurs dans le roman Beyrouth-sur-Seine de Sabyl Ghoussoub 
 

Interfrancophonies, no 16 | « Mémoires et reconstructions du Liban », 
Simonetta Valenti, Karl Akiki, Chiara Denti (dir.), 2025, 
www.interfrancophonies.org 

141 

 

2.1. LES AFFRES DE LA GUERRE 
Il est évident que la guerre civile, qui a éclaté en 1975, a déposé un 

sceau ineffaçable sur le Liban et les Libanais, influençant profondément 
la production littéraire. De là est née une multitude d’œuvres parmi 
lesquelles Beyrouth-sur-Seine.  

2.1.1. LA GUERRE CIVILE LIBANAISE 
Afin de marquer la place de la guerre dans Beyrouth-sur-Seine, il 

est primordial de situer l’œuvre dans son contexte historique et 
géopolitique. Ayant duré près de quinze ans, la guerre civile libanaise 
s’est caractérisée par des divisions politiques et religieuses sérieuses, 
ainsi que par l’intervention de forces extérieures ; un climat de violence 
et de destruction est de ce fait né au sein de la société libanaise. Selon 
Abi Samra, cette guerre civile se résume à « l’entremêlement des deux 
figures du bourreau et de la victime10 ». Dans son article publié dans 
l’Orient Littéraire, il éclaircit comment Traboulsi essaie de cerner « la 
complexité de la guerre civile et de sa violence qui s’infiltre à l’intérieur 
de chaque famille, à l’intérieur de l’individu lui-même11 ». De ce fait, 
nous pourrions mieux comprendre l’atrocité des actions de la guerre et 
les répercussions de la violence sur les Libanais ainsi que les motifs qui 
ont poussé les écrivains à abolir le mutisme et à s’exprimer par l’écriture. 

2.1.2. LA GUERRE ET L’ECRITURE, DEUX NOTIONS ETROITEMENT 
RELIEES 

La corrélation entre la guerre et l’écriture romanesque est évidente, 
vu que la littérature contemporaine est profondément influencée par le 
contexte historique dans lequel elle naît. Selon Dominique Viart, cette 
littérature relève d’un « régime d’historicité » et « doit être appréhendée à 
travers son rapport pragmatique avec les esthétiques et les enjeux qui la 
précèdent12 ». Le terme « régime » renvoie à une certaine organisation ou 
structure qui pourrait régir la relation entre la littérature et l’histoire. Ainsi, 
la littérature contemporaine est profondément ancrée dans son époque et 
façonnée par les événements. Elle s’inscrit dans un prolongement 
historique tout en y apportant des variations, des adaptations ou des 
réinterprétations selon son propre contexte. Cette approche de Viart met 
en relief l’idée que la littérature est un produit culturel et social ancré dans 
son époque. D’après ce « régime d’historicité », nous pouvons mieux saisir 
comment la littérature contemporaine réagit et se positionne face aux 

 
10 Abi Samra T., « Fratricide et guerre civile », dans L’Orient-Le Jour : 
L’Orient Littéraire, n° 166, avril 2020, sur l’ouvrage de l’historien Fawwaz  
Traboulsi, Dam el-akhawayn, Beyrouth, Éditions Riad el-Rayyes, 2017. 
11 Ibid. 
12 Viart D., « Histoire Littéraire et Littérature Contemporaine », dans Tangence, 

no 102, 2013, p. 128-129. 



Émilie Chammas Fiani   

Interfrancophonies, no 16 | « Mémoires et reconstructions du Liban », 
Simonetta Valenti, Karl Akiki, Chiara Denti (dir.), 2025, 
www.interfrancophonies.org 

142 

 

situations précédentes. Ghoussoub lui-même insiste sur le fait de la 
nécessité de connaître les faits de la guerre pour mieux comprendre 
l’histoire de sa famille : « Il est difficile d’écouter la vie de mes parents sans 
avoir une bonne connaissance des guerres au Proche-Orient tant leur 
histoire est liée à celle de cette région13 ». 

Luc Fraisse, professeur de littérature française du XXe siècle 
(1958), dans son livre L’histoire littéraire, un art de lire14 qui est une 
approche formelle et historique sur le roman de guerre de 14-18 à la 
Seconde guerre mondiale, réfléchit sur la théorie du roman, l’évolution 
des formes narratives et les ruptures dans le récit moderne. Il montre 
que le récit devient fragmenté, que la mémoire devient le centre du 
roman moderne qui évolue face aux crises historiques et existentielles. 
Cette approche théorique révèle comment la guerre change 
généralement la structure du roman.  

Quant à Philippe Daros, il travaille sur les rapports entre littérature 
et histoire, notamment sur la manière dont la guerre et ses violences 
influencent l’écriture. Il s’intéresse à la mémoire, au trauma après les 
événements extrêmes : guerres, génocides… Dans son livre Les 
mémoires de la violence15, il explore comment la guerre modifie les 
formes non classiques et transforme les structures narratives. C’est ce 
qu’il nomme la crise du récit : un récit qui devient morcelé et qui casse 
les cadres traditionnels du roman. 

En définitive, la représentation de la guerre impose des formes 
nouvelles comme la fragmentation du récit, le brouillage des points de 
vue, l’éclatement temporel et l’intrusion de l’ellipse et de la discontinuité 
dans le récit. Et de ce fait, le lecteur est capable de saisir pourquoi les 
récits de guerre ne sont pas linéaires mais tout au contraire pleins de 
ruptures et de confusion. 

2.1.3. QU’EN EST-IL DES AUTEURS LIBANAIS FRANCOPHONES ? 
La violence de la guerre qui a marqué le Liban a eu des 

conséquences dévastatrices sur la société libanaise telles que les 
migrations, les destructions matérielles et « les traumatismes 
psychologiques durables », comme l’affirme O’Ballance16, qui 
continuent à affecter la société libanaise à ce jour. Actuellement, la 
profusion médiatique amplifie la réalité quel que soit le degré de sa 
véracité et invite les écrivains à dépasser les limites de l’ineffable. Ils se 
tournent vers le récit « comme une pratique heuristique et éthique pour 

 
13 Ghoussoub S., Beyrouth…, cit., p. 87. 
14 Fraisse L., L’histoire littéraire, un art de lire, Paris, Éditions Gallimard, 2006. 
15 Daros P., Les mémoires de la violence. Littérature, peinture, photographie, 

cinéma, Collectif, Éditions L’Harmattan, 2009. 
16 O’Ballance E., Civil War in Lebanon 1975-92, Éditions Palgrave Macmillan UK, 1998. 



L’Ici et l’Ailleurs dans le roman Beyrouth-sur-Seine de Sabyl Ghoussoub 
 

Interfrancophonies, no 16 | « Mémoires et reconstructions du Liban », 
Simonetta Valenti, Karl Akiki, Chiara Denti (dir.), 2025, 
www.interfrancophonies.org 

143 

 

créer des formes narratives qui donnent du sens à des événements qui 
semblent dérober tout système de signification17 ». 

De multiples écrivains libanais tels que Elias Khoury, Charif Majdalani, 
Dima Abdallah, Wajdi Mouawad, Amin Maalouf et bien d’autres, explorent 
les séquelles de la guerre civile libanaise, chacun à sa façon. Ils présentent 
une perspective émouvante sur les traumatismes causés par la guerre, et 
soulignent la résilience des Libanais qui ont vécu ces horreurs. 

Dans le roman intitulé Le dernier seigneur de Marsad18, l’écrivain 
libanais francophone Charif Majdalani aborde la guerre du Liban sous 
un angle introspectif ; un pays qui s’enfonce dans les conflits, entre 1975 
et la fin des années 1980. Le seigneur de Marsad se trouve au cœur des 
convulsions d’un pays livré au chaos, confronté aux divers 
bouleversements de l’époque. Le roman met en évidence les conflits 
intérieurs du héros et la guerre est décrite comme une force 
omniprésente. L’écrivain explore le traumatisme et la destruction des 
souvenirs ainsi que l’incapacité à guérir les plaies des conflits. 

Amine Maalouf, quant à lui, aborde la guerre dans ses œuvres Le 
rocher de Tanios19 et Les identités meurtrières20, dans un contexte plus 
vaste de conflits identitaires. Il fait revivre l’histoire libanaise à travers 
un prisme historique qui mêle les dimensions tragiques de la guerre 
libanaise avec celles du passé. De plus, il tente de montrer les causes 
profondes de la violence, ainsi que les dynamiques religieuses et sociales 
qui ont façonné le Liban, constatant que l’identité communautaire 
influencée par la politique ou la religion aboutit à la haine et la violence. 

De son côté, le romancier et journaliste libanais Alexandre Najjar 
propose dans ses romans une vision plus réaliste de la guerre libanaise : 
c’est la réalité du quotidien avec tout ce qu’elle entraîne de perte de repères 
et de lutte pour la survivance d’un peuple meurtri dans un contexte 
d’effondrement des structures sociales. Aussi les figures de l’allié et de 
l’ennemi sont-elles souvent remises en question. Le roman de Beyrouth21 
est un roman aux multiples soubresauts. Le récit se déroule en 1858, place 
des Canons, à Beyrouth. Pris par le démon de la révolte, un fonctionnaire 
Roukoz, incite à la rébellion les paysans de son village natal vu qu’ils sont 
maltraités par les féodaux. Najjar fait revivre Beyrouth à travers trois 
générations d’une famille libanaise. Mêlant habilement fiction et réalité, 
Alexandre Najjar fait ressusciter Beyrouth, la ville crucifiée, en donnant vie 
à ceux qui l’ont aimée. De plus, il affirme :  

La guerre du Liban a été pour moi un cauchemar, mais aussi - 
comment le nier ? - une école de vie. Hemingway disait que “toute 

 
17 Bornand M., Témoignage et Fiction : Les Récits de Rescapés dans la Littérature de 

Langue Française (1945-2000), Genève, Éditions Droz, 2004, p. 16. 
18 Charif Majdalani, Le dernier seigneur de Marsad, Paris, Éditions Le Seuil, 2013. 
19 Maalouf A., Le rocher de Tanios, Paris, Éditions Grasset, 1993. 
20 Maalouf A., Les identités meurtrières, Paris, Éditions Grasset, 1998. 
21 Najjar A., Le roman de Beyrouth, Paris, Éditions Plon, 2005.  



Émilie Chammas Fiani   

Interfrancophonies, no 16 | « Mémoires et reconstructions du Liban », 
Simonetta Valenti, Karl Akiki, Chiara Denti (dir.), 2025, 
www.interfrancophonies.org 

144 

 

expérience de la guerre est sans prix pour un écrivain”. Je veux le 
croire. Sans la guerre, j’aurais été un autre homme22. 

En définitive, chacun de ces écrivains, comme tant d’autres, 
propose une réflexion intéressante sur les ravages de la guerre au niveau 
individuel et collectif. Le lecteur pourrait découvrir un Liban qui souffre 
mais aussi qui renaît de ses propres cendres à la manière du Phénix. 

2.2. GHOUSSOUB ENTRE L’ICI ET L’AILLEURS   
D’après les études présentées ci-dessus, nous pourrions mieux 

situer l’approche de Sabyl Ghoussoub dans son récit et saisir la portée 
de sa réflexion sur les manifestations de la guerre, ses conséquences sur 
les personnages et les thématiques qui en découlent, notamment le 
tiraillement entre l’Ici et l’Ailleurs. Ghoussoub lui-même exprime sa 
perplexité face à la complexité de la guerre libanaise, la comparant à un 
jeu de société où chacun tire dans son sens, jamais ensemble dans le 
même sens, un jeu « pour les zaïms, un Risk en trois dimensions dont 
Beyrouth est devenu le plateau23 ». Il critique ainsi la manière dont les 
événements de la guerre sont souvent déformés par la politique et 
présentés de manière sombre et manipulatrice, insistant ainsi sur la 
difficulté de comprendre la véritable nature des conflits.  

2.2.1. L’ECRITURE, MEILLEUR RECEPTACLE DE LA MEMOIRE 
Comme le roman Beyrouth-sur-Seine est récent, peu de livres 

critiques sont disponibles mais la presse abonde à ce propos. Le Figaro 
salue une autobiographie « drôle et émouvante24 » qui met en évidence 
la richesse des portraits familiaux et la complexité de l’exil. De son coté, 
France culture exprime des réserves sur la forme du récit, sur 
l’éclatement de la structure et la difficulté d’articuler les expériences 
personnelles avec les évènements historiques du Liban25. Quant à 
Culture-Tops, elle attribue la note de deux de cinq, critiquant une 
écriture jugée trop journalistique et une hésitation entre chronique 
familiale et récit historique26. 

 
22 Najjar A., L’école de la guerre, La Table ronde, Collections La petite Vermillon, 2017. 
23 Ghoussoub S., Beyrouth…, cit., p. 127. 
24 Authier C., « Beyrouth-sur-Seine de Sabyl Ghoussoub : le Liban en 

tête », dans Le Figaro, 5 octobre 2022 : <https://www.lefigaro.fr/livres/beyrouth-sur-
seine-de-sabyl-ghoussoub-le-liban-en-tete-20221005>, consultée le 25/11/2025.  

25 Huttin G., M'Béchour H., Mourthé V., « Les disparus de Beyrouth, raconter la 
guerre, écrire l'histoire », dans France Culture, 27/3/2025 : 
<https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/les-nuits-de-france-
culture/beyrouth-une-ville-plus-loin-1-2-les-disparus-raconter-la-guerre-ecrire-l-
histoire-1345978>, consultée le 25/11/2025. 

26 Dumoulin R., « Beyrouth-sur-Seine », dans Culture-Tops, 6 février 
2023 : <https://www.culture-tops.fr/critique-evenement/romans/beyrouth-sur-
seine>, consultée le 25/11/2025. 



L’Ici et l’Ailleurs dans le roman Beyrouth-sur-Seine de Sabyl Ghoussoub 
 

Interfrancophonies, no 16 | « Mémoires et reconstructions du Liban », 
Simonetta Valenti, Karl Akiki, Chiara Denti (dir.), 2025, 
www.interfrancophonies.org 

145 

 

Selon Quinche, « l’œuvre donne à penser, au-delà même de ce 
qu’elle dit27 ». Il s’agit alors de comprendre comment l’œuvre de Sabyl 
Ghoussoub répond à la double exigence : d’abord, « dire qu’on ne dit pas 
la guerre et ensuite, trouver le lieu dans l’écriture où elle va pouvoir être 
dite28 » ; autrement dit, comment l’écrivain réussit à décrire l’indicible. 

Le tiraillement Ici-Ailleurs apparaît dès les premières pages du 
roman qui présentent l’impact de la guerre sur la vie de l’auteur, 
directement ou indirectement :  

Mes parents voulaient que je naisse à Beyrouth. (...) Ils pensaient 
que la guerre se terminerait et qu’ils rentreraient enfin. Ils ne 
voulaient pas que je naisse à Paris29.  

La guerre joue un rôle essentiel dans la trame de l’intrigue, elle est 
dépeinte à travers une ambiance chaotique et douteuse : explosions, 
attentats, bombardements, tout y défile. En fait, Beyrouth-sur-Seine 
présente trois grandes périodes qui comprennent avant, pendant et 
après la guerre. Les conflits sont donc au centre du récit et en 
représentent le fil conducteur, témoignant du chaos connoté par la non-
linéarité du texte, la confusion et les sauts spatio-temporels. Selon 
Marion Marten-Perolin, blogueuse spécialisée en commerce qui travaille 
au sein du Parisien, le roman de Ghoussoub est « un texte poignant sur la 
guerre du Liban et son impact sur les familles : Les Libanais déracinés, 
exilés et ceux qui restent au pays, sous les bombes30 ». 

Afin de mieux comprendre et d’analyser la guerre libanaise, 
Ghoussoub prend l’initiative de raconter, établissant un parallèle entre 
cette guerre et la vie de ses parents mais avoue son incapacité de 
comprendre le fond des faits, comment et pourquoi les évènements ont si 
mal tourné jusqu’à devenir une guerre civile. Le récit de Beyrouth-sur-
Seine s’inscrit véritablement dans les soucis de la vie quotidienne libanaise 
dans son contexte le plus large, retraçant les évènements qui ont eu lieu 
successivement au Liban de 1970 à 1991. L’auteur ressent le besoin de 
savoir ce qui s’est passé en 1988, date de sa naissance, et même avant et 
après. Il se demande pourquoi n’avoir pas pu visiter le Liban avant l’âge de 
2 ans ; et de là, il espère obtenir des réponses satisfaisantes en interviewant 
ses parents afin d’assouvir sa faim de la vérité. 

 
27 Quinche F., « Apports de la littérature à l’éthique : des fonctions de la 

communication à la théorie des mondes possibles », dans Quinche F., Rodriguez A. 
(dir.), Quelle Ethique pour la Littérature ? Pratiques et Déontologies, Genève, Éditions 
Labor et Fides, 2007, p. 128. 

28 Boblet M.-H. et Alazet B., « Avant-Propos », dans Boblet M.-H. et Alazet B. 
(éds.), Écritures de la Guerre aux XXe et XXIe Siècles, Dijon, Éditions universitaires de 
Dijon, 2010, p. 111. 

29 Ghoussoub S., Beyrouth…, cit., p. 229. 
30 Marten-Pérolin M., « Beyrouth-sur-Seine de Sabyl Ghoussoub : extraits et avis 

de lecture du livre », dans Marion Marten-Pérolin, 12 mai 2023 : 
<https://www.marionmartenperolin.com/post/beyrouth-sur-seine-extraits-avis-
lecture-livre-sabyl-ghoussoub>, consultée le 25/11/2025.  



Émilie Chammas Fiani   

Interfrancophonies, no 16 | « Mémoires et reconstructions du Liban », 
Simonetta Valenti, Karl Akiki, Chiara Denti (dir.), 2025, 
www.interfrancophonies.org 

146 

 

2.2.2. SES PARENTS, LIBANAIS OU FRANCO-LIBANAIS ? 
Le premier pas à entreprendre pour entamer l’enquête familiale est 

dur pour Sabyl Ghoussoub qui reporte sans cesse ce fait comme s’il 
craignait la confrontation de la vérité, de ce qu’il pourrait bien découvrir 
sur ses parents, affirmant que ce serait les agresser, les violer, ou peut-
être les tuer. D’une part, le silence de son père et de sa mère tout au long 
de ces années excite sa curiosité ; d’autre part, cela l’effraie : ses parents 
auraient-ils du mal à se rappeler des faits qu’ils semblaient avoir enfouis 
dans la gueule du Temps ? 

À la suite de leur émigration, les parents de Sabyl Ghoussoub, 
comme tant d’autres Libanais, vivent le sentiment de l’entre-deux. 
Notons que le père Kaissar entretient avec la France une relation 
complexe : il a l’impression de n’être ni Français ni Libanais, néanmoins 
il semble attaché à la capitale française où il aspire à une sorte de chez-
soi. Il voudrait incorporer son passé dans son présent, maintenir sa 
culture d’origine tout en s’intégrant à sa nouvelle vie en France et cela 
évidemment au prix de nombreux efforts. Ses parents sont pour lui « des 
héros et même des demi-dieux31 ». Il déclare qu’« ils n’ont rien de 
franco-libanais, il n’y a pas plus libanais qu’eux32 ». 

Le jeu de l’espace et des identités s’inscrit dans la thématique de 
Beyrouth-sur-Seine ; l’on remarque le désir du père de maintenir un lien 
profond avec sa culture d’origine, enraciné dans sa culture tout en étant 
confronté aux défis de l’immigration et de l’intégration dans un nouveau 
cadre. Selon Genette, le comportement et les choix de l’individu reflètent la 
manière dont les immigrants cherchent à maintenir leurs liens culturels tout 
en essayant de s’intégrer dans leur société d’accueil. La dualité présente dans 
le caractère du père confirme l’idée que « le comique n’est qu’un tragique vu 
de dos33 ». D’une part, il apparaît comme un homme simple et modeste, 
infiniment attaché aux valeurs familiales et culturelles. D’autre part, son 
attitude excentrique et sa persistance à porter des vêtements usés, ainsi que 
son langage et le choix de son vocabulaire, apportent une dimension 
comique. Ce qui fait de ce personnage énigmatique et multidimensionnel un 
amalgame de traits comiques et tragiques. 

Pour ce, une nouvelle décision est prise avant l’étape de l’interview : 
c’est de se documenter sur les écrivains et réalisateurs qui sont parvenus à 
entreprendre ce pas fatal en questionnant leurs parents ou en écrivant leur 
histoire. Et voilà qu’il s’inspire de Gabriel García Márquez et de Romain 
Gary de même que du documentaire contemporain Italianamerican de 
Martin Scorsese34, trouvant dans leur façon de parler, de bouger et d’être, 
« quelque chose d’Italianamerican35 » ou en d’autres termes, mi-citadins, 
mi-villageois. Dès lors, tous les mouvements et toutes les paroles des 

 
31 Ghoussoub S., Beyrouth…, cit., p. 176. 
32 Ibid., p. 119. 
33 Genette G., Palimpsestes, Paris, Éditions du Seuil, 1982, p. 23. 
34 Scorsese M., Italianamerican [film documentaire], États-Unis, 1974.  
35 Ghoussoub S., Beyrouth…, cit., p. 71. 



L’Ici et l’Ailleurs dans le roman Beyrouth-sur-Seine de Sabyl Ghoussoub 
 

Interfrancophonies, no 16 | « Mémoires et reconstructions du Liban », 
Simonetta Valenti, Karl Akiki, Chiara Denti (dir.), 2025, 
www.interfrancophonies.org 

147 

 

parents sont observés et décrits avec minutie : l’humour noir du père, le 
dynamisme de la mère : 

Sa manière de tenir tête à son mari, de parler fort, toujours plus 
fort. De s’asseoir sans vraiment s’asseoir sur le rebord du canapé, 
prête à déguerpir si son mari devient trop désagréable36. 

Puis lui vient l’idée de feuilleter des albums de photos et de fouiller 
dans des boîtes soigneusement gardées par sa mère, y plongeant avec 
passion pour tenter de « mettre des mots37 » sur ces photos. Par la suite, 
l’interview lui révèle des secrets qu’il ne connaissait pas et qu’il a voulu 
noter dans son roman. Dès le début, par exemple, sa mère lui dévoile à 
quel point elle regrettait d’avoir « assisté ou regardé cette guerre de 
loin », d’être restée dans « ce pays de merde38 ». Il est évident qu’elle 
ressent une nostalgie poignante de son passé et de sa famille libanaise 
mais elle est incapable de réagir : « Je suis loin de vous mais si près 
pourtant. Chaque soir, avant de m’endormir, je pense à vous et je vous 
prends dans mes bras39 ». 

Ajoutons que l’amour de l’eau, notamment de la Méditerranée, est 
significatif et dénote aussi la nostalgie maternelle : « Après sa famille, ce 
qui a le plus manqué du Liban à ma mère, c’était la Méditerranée40 ». 

D’après ce que nous avons noté concernant les motifs qui ont 
poussé l’écrivain à raconter la guerre civile libanaise ainsi que l’histoire 
de ses parents, nous pouvons conclure que le tiraillement est évident 
entre l’Ici et l’Ailleurs dans les notions et les idées qu’il a véhiculées.  

Mais voyons de quelle manière les a-t-il transmises ? Par quoi se 
caractérise le style de Ghoussoub, notamment pour traduire ce 
sentiment de tiraillement ?  

3. UNE PLUME HORS DU COMMUN 
Le style de Sabyl Ghoussoub frappe le lecteur par sa simplicité 

aussi bien que par sa clarté. Tout est dit spontanément sans aucune 
réserve, jusqu’à semer quelques termes saugrenus, que ce soient des 
mots appartenant à la langue arabe (dialecte libanais parlé) ou parfois à 
la langue anglaise. Nous verrons d’abord l’emploi et la valeur de ces 
emprunts lexicaux dans le roman, ce qui dévoile l’impact de l’Ailleurs 
puis nous analyserons l’humour de l’écrivain qui esquisse un sourire au 
bord des larmes. 

 
36 Ibid., p. 85. 
37 Ibid., p. 83. 
38 Ibid., p. 78. 
39 Ibid., p. 137. 
40 Ibid., p. 148. 



Émilie Chammas Fiani   

Interfrancophonies, no 16 | « Mémoires et reconstructions du Liban », 
Simonetta Valenti, Karl Akiki, Chiara Denti (dir.), 2025, 
www.interfrancophonies.org 

148 

 

3.1. LES EMPRUNTS LEXICAUX, DES MOTS SANS FRONTIERES 
Les auteurs francophones se caractérisent par leur envie ou plutôt 

leur besoin de disséminer leurs œuvres de termes étrangers appartenant à 
leur langue d’origine. En effet, Sabyl Ghoussoub parsème son roman de 
plusieurs emprunts lexicaux arabes et c’est tout particulièrement par la 
bouche de ses parents, écrits en italique et suivis de la traduction française 
pour les lecteurs non avertis. Ces emprunts dénotent évidemment une 
richesse linguistique surprenante et reflètent la diversité culturelle de la 
famille ; un effort de préserver l’identité culturelle en transcendant toutes 
les frontières. En relevant quelques exemples, nous pourrions mieux 
comprendre de quelle manière jongle l’écrivain entre les deux langues qui 
représentent pour lui l’Ici et l’Ailleurs. 

Tout d’abord, le lecteur est séduit par la façon dont le père parle en 
arabe aux Espagnols, disant que les Espagnols sont des Arabes. Le père 
ainsi que la mère cherchent à préserver leur culture en utilisant des termes 
arabes dans leur vie quotidienne. Les prénoms de leurs enfants Sabyl et 
Yala confirment l’identité arabe à laquelle ils tiennent fort, ne voulant pas 
se réfugier derrière des noms français ou francisés dans une nouvelle 
société d’accueil. De plus, deux détails particuliers nous attirent l’attention, 
comme tant d’autres d’ailleurs, l’écrivain a calligraphié la lettre (h- ح( 
caractéristique de la langue arabe, fricative sourde pharyngale ; de même, 
il a gardé le prénom de la sœur fictive en arabe :   .Yala   يال 

L’on remarque dans le roman un certain conflit linguistique entre 
différentes générations, remettant en question la relation entre les deux 
langues française et arabe : le français prend-il le pas sur l’arabe dans un 
contexte multiculturel ou serait-ce l’inverse ? 

Passons aux aliments évoqués dans Beyrouth-sur-Seine, l’on 
constate le recours à certains mots arabes sans aller chercher leur 
équivalent en langue française : labneh, kibbeh, mouajjanat, 
mloukhiyyeh, kafta, sumac, na’na’, shawarma41 etc. Ce fait plonge le 
lecteur dans une ambiance purement libanaise, emporté avec le 
narrateur dans son Ailleurs et séduit par le charme d’un Orient inconnu 
et mystérieux. Apparaissent aussi d’autres termes appartenant au 
champ lexical de la politique, tels que : abadayets, zaims, hezbollah, al 
tawhid, murabitun, des termes affectifs : bhebkon baba w 
mama, mama habibti, des interjections : walaw, akh, des termes 
religieux : allahu akbar, des chansons : bhebbak ya lebnan, toot toot aa 
beyrouth. Le plus drôle, c’est l’amalgame des deux langues française et 
arabe, dans la bouche des parents, résumant leur situation d’entre-deux. 
Ainsi le père s’exclame : « Je boire le café ktir bakir ana42 », traduisant 
à travers la maladresse de la syntaxe notamment le verbe non conjugué 
« boire », le désir - conscient ou inconscient - d’un retour aux origines. 
De même pour la mère qui déclare : « Can you send me halla a soura 

 
41 Noms de certains aliments libanais. 
42 Ibid., p. 22. 



L’Ici et l’Ailleurs dans le roman Beyrouth-sur-Seine de Sabyl Ghoussoub 
 

Interfrancophonies, no 16 | « Mémoires et reconstructions du Liban », 
Simonetta Valenti, Karl Akiki, Chiara Denti (dir.), 2025, 
www.interfrancophonies.org 

149 

 

please ?43 ». Là, c’est l’anglais mêlé à l’arabe ; l’adverbe de temps halla 
qui signifie maintenant est encadré par deux mots anglais et de même 
pour le substantif soura (photo) précédé par le déterminant anglais 
« a » et la formule de politesse « please ».  

En fait, les emprunts lexicaux dans Beyrouth-sur-Seine 
symbolisent des ponts culturels entre le Liban et la France, entre deux 
mondes culturels, y introduisant des résonances particulières, telles que 
les sonorités de certains termes arabes dans un roman en langue 
française en plus de leur charge émotionnelle particulière. L’on pourrait 
affirmer que les emprunts lexicaux dans Beyrouth-sur-Seine ne sont pas 
tout simplement des éléments linguistiques, mais aussi des porteurs 
d’identité qui confirment le sentiment qui tiraille l’écrivain. L’arabe 
révélateur d’une identité hybride serait pour lui à la fois l’Ici et l’Ailleurs. 

3.2. UN HUMOUR POIGNANT 
À cause de sa volonté de ne pas faire pleurer ses parents, le 

narrateur a recours à l’humour, souvent l’humour noir, ne lâchant 
aucune occasion pour afficher son ton ironique ou critique, prêchant le 
rire et la légèreté. Il va même jusqu’à déclarer qu’il pensait que sa mère 
était une prostituée puisqu’elle rentrait très tard la nuit « habillée d’une 
robe, chaussée de talons aiguilles et toujours très maquillée44 ». Quant à 
son père, il était à ses yeux un espion, vu que ses vêtements étaient 
bizarres et qu’il n’avait aucun horaire de bureau : « Que pouvaient-ils 
être d’autres qu’espion et prostituée ?45 ». 

Parlant de la maladresse linguistique de son père, Ghoussoub 
affirme que son « père conjuguait tous les verbes à l’infinitif46 » comme 
dans l’exemple cité dans la partie précédente « je boire » ; rien ne 
l’empêche de déclarer que son père est un voleur car il volait « des livres 
chez Gibert Jeune47 » et aussi « les chocolats noirs au PMU du coin pour 
les offrir à ses collègues48 ». De toute façon, cet humour, le narrateur le 
détient de son père, sa tante Salma l’avoue : « Tu es comme ton père ! 
Le même humour horrible !49 ». L’on n’a qu’à lire ce que le père déclare 
à propos de son arrivée en France « à Orly avec ta mère dans la valise. À 
l’époque, elle rentrait encore dedans50 ». 

Parlant de sa mère, il dit qu’elle ne respire pas entre les phrases. 
C’est « un rouleau compresseur ». La comparaison qu’il établit entre le 
débit de la parole maternelle et le rouleau est drôle puisqu’il établit un 
parallélisme qui rappelle un mouvement rotatoire interminable. Il va 

 
43 Ibid., p. 88. 
44 Ibid., p. 78. 
45 Ibid. 
46 Ibid., p. 34. 
47 Ibid., p. 42. 
48 Ibid., p. 48. 
49 Ibid., p. 95. 
50 Ibid., p. 18. 



Émilie Chammas Fiani   

Interfrancophonies, no 16 | « Mémoires et reconstructions du Liban », 
Simonetta Valenti, Karl Akiki, Chiara Denti (dir.), 2025, 
www.interfrancophonies.org 

150 

 

même jusqu’à critiquer son assiduité et son insistance à poser les mêmes 
questions : « T’es où ? écrit-elle toutes les heures comme si dans sa tête 
elle détenait la cartographie des explosions à venir51 ». 

L’on pourrait déduire que cet humour est poignant et révèle, non 
seulement le caractère de l’écrivain mais aussi l’envie de se rapprocher 
de ses parents et de son Liban, ne serait-ce que par l’écriture. 

CONCLUSION  
En définitive, Beyrouth-sur-Seine nous montre à quel point les 

Libanais sont attachés à leurs origines et même s’ils se trouvent contraints 
d’émigrer, ils tentent de diverses façons de créer leur chez soi libanais 
puisqu’ils se trouvent incapables de trouver la chaleur humaine ailleurs. 

Aussi l’écriture de Sabyl Ghoussoub ressemble-t-elle énormément à 
celle d’autres auteurs francophones, une sorte d’insurrection contre la 
violence et l’injustice qui règnent dans son pays natal, une sorte de 
défoulement par l’intermédiaire de la plume. En effet, Ghoussoub a écrit ce 
roman comme un hommage à ses parents de même qu’une réaction contre 
la guerre et l’émigration. De plus, Beyrouth-sur-Seine incite le lecteur à 
méditer sur l’expérience de la guerre, de l’exil et des problèmes identitaires ; 
n’est-ce pas le souci de préserver la mémoire collective et la pertinence d’une 
histoire légendaire ? À se demander si l’écrivain est parvenu à concilier les 
deux rives de la Méditerranée en reliant l’Ici et l’Ailleurs, l’on pourrait 
confirmer qu’il a pu créer son propre monde médiateur à sa manière. Il 
affirme : « Paris et le Liban font comme partie d’un seul territoire. Le Liban 
se fond dans Paris et Paris devient une ville libanaise52 ». 

De toute façon, le titre de ce chapitre appuie cette idée : « Paris, 
ville libanaise, 198253 ». Il est évident que l’écrivain a eu besoin de 
remonter aux sources, de retourner sur ce qui a été pour comprendre ce 
qui est. Retourner là-bas pour comprendre ici. Ainsi l’auteur a pu 
acquérir les couleurs, les odeurs de Paris en ayant dans son cœur celles 
d’une autre ville et d’un autre pays : Le Liban. Son Liban. Et le lecteur 
demeure prisonnier d’un tiraillement initial, notamment en lisant ces 
phrases : « Là-bas, ce n’est pas chez moi […] Je suis né ici54 ». 

En effet, dans une entrevue avec Cécile Coulon, l’auteur affirme :  

J’écris pour être lu. J’ai envie d’interaction, que cela fasse débat, je ne 
sais pas où va mon écriture mais je suis surpris par là où elle m’emmène 
[…] Parfois on se perd mais c’est une belle perte en tout cas55.  

 

 
51 Ibid., p. 21. 
52 Ibid., p. 161. 
53 Ibid, p. 161. 
54 Ibid, p. 294. 
55 Coulon C., « Sabyl Ghoussoub et ses sources », dans Radio France, 9 avril 

2023 : <https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/la-source/la-source-du-
dimanche-09-avril-2023-1870490>, consultée le 8/7/2023. 



L’Ici et l’Ailleurs dans le roman Beyrouth-sur-Seine de Sabyl Ghoussoub 
 

Interfrancophonies, no 16 | « Mémoires et reconstructions du Liban », 
Simonetta Valenti, Karl Akiki, Chiara Denti (dir.), 2025, 
www.interfrancophonies.org 

151 

 

ÉMILIE CHAMMAS FIANI 
(Université de Balamand, Université Jinane, Liban) 

 

BIBLIOGRAPHIE 
Abi Samra T., « Fratricide et guerre civile », dans L’Orient-Le 

Jour : L’Orient Littéraire, no 166, avril 2020, sur l’ouvrage de l’historien 
Fawwaz Traboulsi, Dam el-akhawayn, Beyrouth, Éditions Riad el-
Rayyes. 2017. 

Authier C., « Beyrouth-sur-Seine de Sabyl Ghoussoub : le Liban en 
tête », dans Le Figaro, 5 octobre 2022 : <https://www.lefigaro.fr/livre
s/beyrouth-sur-seine-de-sabyl-ghoussoub-le-liban-en-tete-
20221005>, consultée le 25/11/2025. 

Boblet M.-H. et Alazet B., « Avant-Propos », dans Boblet M.-H. et 
Alazet B. (éds.), Écritures de la Guerre aux XXe et XXIe Siècles, Dijon, 
Éditions universitaires de Dijon, 2010. 

Bornand M., Témoignage et Fiction : Les Récits de Rescapés dans 
la Littérature de Langue Française (1945-2000), Genève, Éditions 
Droz, 2004.  

Coulon C., « Sabyl Ghoussoub et ses sources », dans Radio France, 
9 avril 2023 : https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/la-
source/la-source-du-dimanche-09-avril-2023-1870490>, consultée le 
8/7/2023. 

Daros P., Les mémoires de la violence. Littérature, peinture, 
photographie, cinéma, Collectif, Éditions L’Harmattan, 2009.  

Dumoulin R., « Beyrouth-sur-Seine », dans Culture-Tops, 6 février 
2023 : <https://www.culture-tops.fr/critique-
evenement/romans/beyrouth-sur-seine>, consultée le 25/11/2025. 

Fraisse L., L’histoire littéraire, un art de lire, Paris, Éditions 
Gallimard, 2006. 

Genette G., Palimpsestes, Paris, Éditions du Seuil, 1982. 
Ghoussoub S., Beyrouth-sur-Seine, Paris, Éditions Stock, 2022. 
Hobeika J., « Je ne veux pas voir mes parents pleurer à cause de ce 

pays », dans L’Orient-Le Jour, 29 août 2022 : 
<https://www.lorientlejour.com/article/1309689/-je-ne-peux-plus-
voir-mes-parents-pleurer-a-cause-de-ce-
pays-.html>, consultée le 10/12/2023. 

Huttin G., M’Béchour H., Mourthé V., « Les disparus de Beyrouth, 
raconter la guerre, écrire l'histoire », dans France Culture, 27 mars 
2025 : <https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/les-nuits-
de-france-culture/beyrouth-une-ville-plus-loin-1-2-les-disparus-
raconter-la-guerre-ecrire-l-histoire-1345978>, consultée le 25/11/2025. 

Maalouf A., Le Rocher de Tanios, Paris, Éditions Grasset, 1993. 
—, Les identités meurtrières, Paris, Éditions Grasset, 1998. 



Émilie Chammas Fiani   

Interfrancophonies, no 16 | « Mémoires et reconstructions du Liban », 
Simonetta Valenti, Karl Akiki, Chiara Denti (dir.), 2025, 
www.interfrancophonies.org 

152 

 

Majdalani C., Le Dernier Seigneur de Marsad, Paris, Éditions Le 
Seuil, 2013. 

Marten-Perolin M., Beyrouth-sur-Seine de Sabyl Ghoussoub : 
extraits et avis de lecture du livre, 2023.  

<https://www.marionmartenperolin.com/post/beyrouth-sur-
seine extraits-avis-lecture-livre-sabyl-ghoussoub>, consultée le 
10/12/2023. 

Najjar A., Le Roman de Beyrouth, Paris, Éditions Plon, 2005. 
—, L’école de la guerre, Éditions La Table ronde, Collections La 

petite Vermillon, 2017. 
O’Ballance E., Civil War in Lebanon 1975-92, Éditions Palgrave 

Macmillan UK, 1998.  
Quinche F., « Apports de la littérature à l’éthique : des fonctions de 

la communication à la théorie des mondes possibles », dans Quinche F., 
et Rodriguez A. (dir.), Quelle Ethique pour la Littérature ? Pratiques et 
Déontologies, Genève, Éditions Labor et Fides, 2007. 

Scorsese M., Italianamerican [film documentaire], États-Unis, 
1974. 

Viart D., « Histoire Littéraire et Littérature Contemporaine », dans 
Tangence, no 102, Paris, 2013. 

https://www.marionmartenperolin.com/post/beyrouth-sur-seine%20extraits-avis-lecture-livre-sabyl-ghoussoub
https://www.marionmartenperolin.com/post/beyrouth-sur-seine%20extraits-avis-lecture-livre-sabyl-ghoussoub

